


 
 

МАУ «Региональный историко-культурный и экологический центр» 

 

 

 

 

 

СБОРНИК МАТЕРИАЛОВ КОНФЕРЕНЦИЙ  
МАУ «ЭКОЦЕНТР» 2022 ГОДА  

 

 

 
 

«ЮГРА – ДИАЛОГ ПОКОЛЕНИЙ» 

«МЫ В ОТВЕТЕ ЗА ЗЕМЛЮ» 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

Нижневартовск 

2022 



УДК: 502.3 : 001 

ББК 72я43 12+ 

С 22 

 

Печатается по постановлению научно-методического Совета МАУ «Экоцентр» 

 

 

Рецензент: профессор, доктор ист. наук, профессор кафедры истории России 

и документоведения ФГБОУ ВО «Нижневартовский государственный университет», Заслуженный 
деятель науки ХМАО – Югры, Почетный работник высшего образования РФ 

Л.В. Алексеева 

 

 

С 23  Сборник материалов конференций МАУ «Экоцентр» 2022 года: научно-практическая 
конференция «Югра – диалог поколений» в рамках VII Регионального фестиваля «Хатлые» 
(г. Мегион, 25 августа 2022 г.); IX Открытая городская учебно-практическая конференция 
«Мы в ответе за Землю» (г. Мегион, 03 декабря 2022 г.) / отв. ред. В.В. Цысь, Э.Р. Юмагулова. 
Нижневартовск: Изд-во НВГУ, 2022. 150 с. 

 

 

ISBN 978–5–00047–635-2 

 

В сборнике размещены материалы (статьи, доклады, тезисы выступлений) 
участников конференций, организованных в 2022 г. МАУ «Экоцентр» при поддержке 
ПАО «Славнефть-Мегионнефтегаз»: Научно-практической конференции «Югра – 

диалог поколений», проведенной в рамках VII Регионального фестиваля «Хатлые», IX 

Открытой городской учебно-практической конференции «Мы в ответе за Землю». 
Главное внимание авторами уделяется проблемам изучения, сохранения, 
популяризации традиционной культуры, региональной истории, природоохранной 
деятельности на территории Югры. 

Для студентов, аспирантов, ученых, краеведов. 
 

ББК 72я43 
 

 

 

 

 

© МАУ «Экоцентр», 2022 

 

 

 

  



6 

НАУЧНО-ПРАКТИЧЕСКАЯ КОНФЕРЕНЦИЯ «ЮГРА – ДИАЛОГ ПОКОЛЕНИЙ»  
В РАМКАХ VII РЕГИОНАЛЬНОГО ФЕСТИВАЛЯ «ХАТЛЫЕ» 

 

Солдатова Г.Е. 
канд. искусствоведения  

Институт филологии СО РАН, г. Новосибирск 

 

ЗВУКИ МЕДВЕЖЬЕГО ПРАЗДНИКА (ВЗГЛЯД ЭТНОМУЗЫКОВЕДА) 
 

Как известно, медвежий праздник – центральный феномен фольклорной культуры 
обских угров (хантов и манси), многодневный обряд, представляющий ключевые моменты 
мировоззрения, объединяющий возможности музыкального и театрального искусств, 
народной поэзии и прозы. Он представляет собой обрядовый комплекс, содержащий богатую 
палитру музыкальных жанров – вокальных и инструментальных.  

С точки зрения этномузыковеда звуковой пласт обряда состоит не только из 
музыкальных событий, таких как пение и игра на музыкальных инструментах, но и 
околомузыкальных явлений: криков, возгласов, звонов, звукоподражаний, стуков и т. п., 
которыми пронизаны медвежьи игрища. Песни и наигрыши составляют основу для 
трансляции обрядовых текстов и показа мифологических персонажей, а немузыкальные звуки 
создают постоянный фон обрядовому действу, а также отмечают важные синтаксические и 
семантические его моменты. 

Выводы, изложенные в докладе, получены на основе изучения этнографической 
литературы (прежде всего, работ А. Каннисто [8], К.Ф. Карьялайнена [2], В.Н. Чернецова [1; 
6] и др.), музыковедческих работ (Ю.И. Шейкин [7 и др.], Р.Б. Назаренко [4], О.В. Мазур [3 и 
др.]) и собственных полевых исследований 1987–2008 гг. 

На протяжении нескольких дней праздника звучат самые разные песни. Термин «песни» 
используется условно, он объединяет самые разные вокальные жанры обряда и означает здесь 
пение со словами. Основные виды песен следующие: 

– песни, пробуждающие медведя (исполняются перед началом каждого обрядового дня); 
– песни, усыпляющие медведя (исполняются в конце каждого обрядового дня); 
– мифоэпические песни-истории медведя; 
– песни о судьбе богов и богинь, приходе их на праздник; 
– песни, с помощью которых божества призываются на праздник;  

– сценки-представления, поющиеся полностью или частично; 
– песни птиц, зверей. 
На музыкальных инструментах исполняются (не во всех локальных традициях): 
– персональные мифоритуальные наигрыши духов-покровителей, используемые для 

призывания божества и его изображения – реального (во время драматического 
представления) или абстрактного (только через звуковой образ); 



7 

– танцевальные наигрыши, представляющие разные половозрастные и этнолокальные 
группы участников обряда (женщин, мужчин, людей из определенной местности, с 
определенной реки и т. п.). 

Кроме напевов и наигрышей, от первого до последнего момента игрищ действо 
«омузыкаливается» с помощью разного рода звуков, издаваемых с помощью голоса или 
фоноинструмента: 

Голосом человек издает: 
– сигнальные возгласы, извещающие о доставке медведя;  

– эмфатические восклицания, сопровождающие мужские военные танцы;  
– крики, имитирующие звуки птиц (ворона, филина, кукушки);  
– фальцетные реплики в сценках-представлениях, особенно юмористических.  
Фоноинструменты появляются, когда:  
– актер, изображающий журавля, щелкает деревянной трещоткой – «клювом»; 
– артисты перед началом представления или сценки стучат о бревно дома или порог;  
– певец во время исполнения или по завершении пения постукивает стрелой, посохом; 
– певец звонит колокольчиком во время исполнения пробуждающей / усыпляющей 

песни, «хозяин» медведя звонит в колокольчик по окончании песни или сценки; 

– бубенчики и колокольчики на костюме исполнителя или на ритуальных атрибутах 
позвякивают во время танцев духов-покровителей. 

Важно, что этот список может изменяться в соответствии с традициями разных 
местностей, поскольку каждая группа хантов и манси может провести обряд по-своему. 
Опытные слушатели медвежьих песен различают стили певцов даже из соседних местностей. 
И обычно «свой» певец оценивается выше [5]. И музыкальное содержание, и манера 
исполнения медвежьих песен, и даже их последовательность могут быть разными, при этом 
все варианты – «правильные», так как общего сценария для воображаемого обско-угорского 
медвежьего праздника не существует. В этом разнообразии и заключается богатство и 
ценность живой фольклорной традиции.  

 

Литература 

 

1. Источники по этнографии Западной Сибири. Томск: Изд-во Том. ун-та, 1987. 282 с. 
2. Карьялайнен К. Религия югорских народов: Пер. с нем. и публ. Н.В. Лукиной. Томск: 

Изд-во Том. ун-та. Т. 1. 1994. 152 с.; Т. 2. 1995. 284 с.; Т. 3. 1996. 264 с. 
3. Мазур О.В. О связи мифоритуальной традиции и музыкально-танцевальной 

составляющей в медвежьих игрищах казымских хантов // Музыка и танец в культуре обско-

угорских народов. Томск, 2001. С. 24–31. 

4. Назаренко Р.Б., Айпин Е.Д. Ранние формы эпоса в обрядовом фольклоре сургутских 
хантов // Проблемы изучения музыки эпоса: Тез. докл. науч. конф. Клайпеда, 1988. С. 51–54. 



8 

5. Солдатова Г.Е. Способы маркировки этнолокальной принадлежности в музыкальном 
языке (на примере обско-угорского фольклора) // Этнокультурная идентичность народов 
Сибири и сопредельных территорий. Новосибирск: Изд-во ИАЭТ СО РАН, 2019. C. 567–569. 

6. Чернецов В.Н. Медвежий праздник у обских угров / Пер. с нем. и публ. Н.В. Лукиной. 
Томск: Изд-во Том. ун-та, 2001. 49 с. 

7. Шейкин Ю.И. История музыкальной культуры народов Сибири: сравнительно-

историческое исследование. М.: Вост. лит., 2002. 716 с.  
8.  Kannisto A. (Liimola M.) Materialien zur Mythologie der Wogulen. Hels., 1958. 

 

© Солдатова Г.Е., 2022 

 

 

  


